

# INTERVISTA

DI LORENZO MERLO 21 SETTEMBRE 2019

#### LM: Paolo, come sei definito dalle persone?

**Pd'A**: Sderenato. Anzi mezzo sderenato, perché sono anche una persona abbastanza equilibrata e anche un po' impegnata.

#### Ma mezzo sderenato penso sia una tua definizione di te stesso, le persone, come ti definiscono?

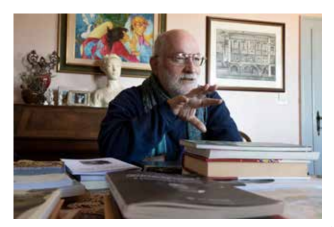
Se potessero conoscere il significato del termine mezzo sderenato credo che lo userebbero volentieri perché mi rappresenta.

#### Ma non conoscendolo?

Non conoscendolo forse potranno dire che sono un tipo particolare molto strano, un po' mezzo sciroccato in sostanza, anche perché il mio modo espressivo si manifesta in questa forma.

### In occasione della tua presentazione a una mia pubblicazione, ho scritto: *Uno dei referenti della ricer*ca umanistica, per non dire spiritualistica italiana.

Ci sta perché nella ricerca spirituale non è importante ricoprire una carica autorevole anzi, è esattamente il contrario. Se noi andiamo a vedere la funzione che svolsero gli insegnati, o santi, o maestri che furono, erano sempre sotto traccia. Poi dopo, successivamente magari, venivano portati in auge e descritti come chissà che, ma nel momento in cui vivevano la loro normale esistenza terrena, erano persone normalissime, probabilmente anche abbastanza emarginate. È un aspetto da tenere in considerazione.







### C'è una sorta di piccola vanità – senza accezione negativa – nel ricordare questa similitudine?

Certo, senza accezione negativa. Perché effettivamente non ci si può vantare di essere un maestro. E se non c' è il vanto, non c'è neanche l'esposizione di se stessi nel mondo; ne è una conseguenza. O perché si è magari incapaci di esprimere sentimenti, pensieri o, scusa la parola, insegnamen-

ti. Non si può fare come se fosse un insegnamento cattedratico dove uno si erge a maestro. Il compito o la missione deve essere, o può essere fatto soltanto in una forma del tutto semplice e conviviale.

## Quanto hai appena detto, ha dei legami con la tua educazione, la tua famiglia, la tua biografia diciamo giovanile?

Può darsi. Nel senso che devi sapere che la mia famiglia era di origine ebraica. Durante il periodo fascista, per evitare i problemi che tutti possiamo immaginare, mio nonno decise di cambiare il cognome e di convertirsi al cristianesimo e così evitò di essere perseguito. In seguito a ciò, non è che la nostra famiglia fosse diventata cristiana, però era diventata laica. Nel senso che non seguiva più nessuna forma religiosa. Questo imprinting in qualche modo mi è rimasto, nonostante a quel tempo non è che fossi particolarmente consapevole di ciò che era avvenuto.

In seguito ne venni a conoscenza e compresi il motivo per cui non c'erano particolari convenzioni religiose nella mia famiglia e ci si limitava nel perseguimento di un'etica umana. Tutto ciò è stato importante per me, perché non sono stato impregnato di una particolare religione. In seguito alla morte di mia madre fui invece mandato in collegio dai salesiani e lì cominciai ad apprendere anche qualcosa della religione cattolica. La novità mi prese però per breve tempo, nel senso che appena capii che il cattolicesimo non era altro che una sequela di dogmi e favole, capii che tutto sommato non faceva per me e quindi proseguii sulla strada della laicità.

Nella prima parte della vita tutti i bambini vivono in una dimensione dove ciò che sognano si realizza, perciò se sognano di cavalcare nel cielo, prendono una scopa e la cosa si compie. E non possono che riferire di aver cavalcato nel cielo.

### Quell'incanto quando si è interrotto per te? Ti ricordi il momento, o la circostanza o l'episodio che ha provocato l'infrazione?

L'interruzione avvenne per un fatto fortuito che improvvisamente mi rese consapevole della vacuità di ciò che appare. Avvenne tantissimi anni fa quando i miei si erano trasferiti a Trieste a causa di mio padre che lavorava nelle ferrovie. Ero un bambino piccolissimo, avrò avuto forse tre anni, o qualcosa di più. Una sera, voci sotto casa annunciavano lo spettacolo di un circo. La promessa dei miei genitori, che mi avrebbero portato a vedere lo spettacolo, accese – come sarebbe accaduto ad ogni bimbo – la mia eccitazione.

Mi ero piazzato sotto al tavolo e mi agitavo come fa un bambino che cerca di attirare la attenzione. Improvvisamente, alzandomi in piedi sbattei la testa e persi i sensi. O forse no, perché ricordo che ero perfettamente consapevole di ciò che stava accadendo. Tuttavia caddi a terra senza più riuscire a muovermi. Intanto però vedevo che i miei genitori mi prendevano, mi portavano a letto, cercavano di rianimarmi. Ero comple-







tamente cosciente e allo stesso tempo non compivo alcun gesto, alcun movimento.

Fu da quell'esperienza che mi resi conto, che ciò che consideriamo reale, non è la realtà come se fosse un oggetto, ma è soltanto uno stato interiore della consapevolezza. Quello stato permaneva nonostante l'apparente o effettivo svenimento. Quando riaprii gli occhi mi ritrovai in mezzo

al mondo con questa consapevolezza. Per la prima nella mia vita mi accorsi di non essere nel mondo pur essendo del mondo, almeno in qualche forma.

Lungo il tuo percorso ti sei avvicinato alla dimensione altra, alla dimensione che la cultura non ci passa, chiamiamola genericamente spirituale. Pur condividendo la tua critica al concetto di insegnamento, hai avuto un maestro?

Da un punto di vista formale intendi?

#### Volevo arrivare a chiederti, da cosa è scaturita la tua ricerca spirituale?

È scaturita soltanto da esperienze vissute, non da trasmissioni consapevoli, di conoscenza se così vogliamo chiamarla. A parte l'apprendimento attraverso libri in cui magari venivo a conoscenza di una certa forma di spiritualità "altra" basata sull'autoconsapevolezza e sulla ricerca di sé. Ma quello era un accrescimento se vogliamo intellettuale. Dal punto di vista invece spirituale vero e proprio, quella conoscenza non può essere trasmessa sul piano intellettuale. Può essere invece assorbita soltanto attraverso una trasmissione diretta, attraverso un riconoscimento diretto. Potremmo chiamarlo energetico, vibratorio o estetico. Ed è esattamente il tipo di rapporto che ebbi in primis con il mio maestro spirituale. Con il quale scambiai pochissime parole, ma tutto quanto passò attraverso una trasmissione energetica, diretta, immediata. Non c'era assolutamente bisogno di spiegazioni perché la consapevolezza avveniva da sé. Usare il termine telepatia è limitante. Avveniva perché c'era un'osmosi totale, una totale condivisione. E quindi quello che passava era semplicemente ciò che veniva risvegliato. Non poteva proprio essere definito un insegnamento.

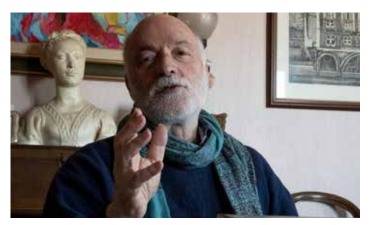
### Da allora sono passati diversi decenni. Puoi puntualizzare i passaggi della tua evoluzione? Corrispondono alle fasi della vita.

Nei periodi in cui la giovinezza ci rende più baldi, più fieri e più dediti all'agire, le forme di esperienza si manifestavano anche in modi concreti come attraverso ad esempio dei viaggi. Intrapresi infatti un lungo viaggio in Africa con mezzi di fortuna, spesso a piedi. Tutta l'Africa nera mi insegnò il ritorno alla presenza nella natura, mi sentii vicinissimo agli animali. Incontrai anche animali che consideriamo pericolosi come leoni, elefanti, scimmie soprattutto. Sono una forma di riconoscimento della nostra origine che ci fa capire quanto siamo loro affini.

### Il momento in cui sei inserito ora, sul quale sei concentrato, si chiama Spiritualità Laica, Ecologia Profonda e Bioregionalismo?

In questa fase è come quando si va avanti con l'età. A un certo punto si fa una sintesi di tutto quello che







si è vissuto e che si è appreso attraverso l'esperienza. In qualche modo si chiama elaborazione e rielaborazione, memoria, visione all'interno e proiezione. Accade anche in forma di dialogo, come stiamo facendo in questo momento.

Magari, come negli anni trascorsi, quando non ero così propenso a un dialogo di questo tipo, che in qualche modo comporta anche una concet-

tualizzazione se vogliamo così chiamarla, avevo uno spirito più poetico, scrivevo poesie o raccontini. Adesso invece per poter condividere non disdegno l'uso anche di terminologie che forse potrebbero essere definite intellettualismi, perché comunque è un modo per precisare il significato.

Mi viene in mente un amico, Massimo Angelini. Un giornalista anche lui, che ha scritto (e che abbiamo presentato qui a Treia) un libro dal titolo *Ecologia della parola*. In cui, attraverso il percorso etimologico, si scoprono i cambiamenti dei significati. Si da un valore alla parola attraverso la sua vera accezione. È uno studio sui significati reali che le parole hanno assunto nel tempo, senza mai trascurare l'accezione originale. Quindi, quando si parla di spiritualità laica – un tema sul quale scrivo da diversi anni per la rivista *NonCredo* – Il primato laico del dubbio, tengo presente che il primo punto della spiritualità laica è quello di non identificarsi con qualsiasi credo, con qualsiasi fede religiosa, perché la spiritualità laica non è soltanto una forma di laicità o di laicismo, è la spiritualità naturale dell'uomo. Quella che in forma di ecologia profonda possiamo definire l'intelligenza-coscienza, che ci consente di poter testimoniare la vita.

Tuttavia, nella *spiritualità laica* c'è una predilezione della relazione con la natura o addirittura un annullamento della relazione con la natura, a causa di un'identificazione di noi stessi come parte della natura.

Questo non è in qualche modo legato al paganesimo o all'animismo e perciò con un contenuto di fede?

Ci sono delle affinità.

La differenza sostanziale è che nel paganesimo si faceva riferimento ad enti, ad entità reali rappresentative della natura. Quindi Genius Loci o, Spiritus Loci. Mentre invece nella spiritualità laica si tiene conto della valenza di tutti gli elementi viventi, o anche non viventi che però rappresentano una sostanzialità nella natura, ma non come forme di dignità altre, sono solo espressioni diverse della totale manifestazione naturalistica. Allora potremmo definire l'ecologia profonda una forma di naturalismo, ma nell'accezione in cui tutto è, non nell'accezione di una parcellizzazione delle forme.

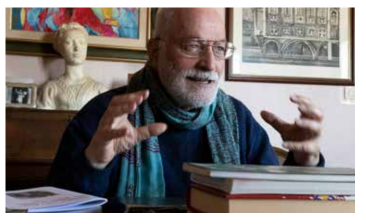
Questa differenza delle forme è chiaro che esiste come esiste la differenza tra tutti gli esseri umani o fra tutto ciò che è vivente. Non cè una foglia dello stesso albero che sia uguale all'altra. Non cè un granello di sabbia su migliaia e migliaia di granelli che sia uguale all'altro. Ciò non toglie che tutti rappresentino la medesima sostanza, origine, madre. Questo è importante.

Per cui la spiritualità laica, è laica perfino nei confronti della spiritualità laica.

Proviamo a descrivere la natura o l'identità di Bioregionalismo e di Ecologia Profonda.

Inizialmente il bioregionalismo aveva un carattere prevalentemente geografico. Adottava gli habitat na-







turali per suddividere le regioni della natura. Dava all'area considerata il titolo di entità organica. In quanto i suoi differenti abitatori, minerali, vegetali e animali si erano aggregati a mo' di organismo unico.

Peter Berg è stato colui che s'è inventato la parola. Di lui ricordiamo *Alza la posta. Saggi storici sul bioregionalismo*. La sua scia è stata seguita da altri, tra cui Gary Snyder con La pratica del selvatico. *Buono, selvatico*,

sacro e altri titoli.

Nel frattempo – la questione era iniziata negli anni '60 del secolo scorso, negli Stati Uniti, connessa alla Cultura Beat – il bioregionalismo ha evoluto il suo contenuto andando praticamente a condividere il principio base dell'Ecologia Profonda, ovvero che c'è una sola vita, che tutto è sua espressione.

Ma il tuo stesso libro *Sul fondo del Barile* - Crisi sociale e recupero del sé o quello di Guido della Casa, *Ecologia Profonda*, sebbene, appunto, in chiave di ecologia profonda fanno riferimento alle espressioni della natura come differenze formali, tutte interdipendenti, di una sola vita. Come è per i vari organi di un organismo vivente. Solo successivamente interviene la descrizione degli organi specifici, ma sempre tenendo presente che esso, come tutti gli altri sono terminali della stessa natura.

Una montagna, un fiume, un deserto, una pianura, cioè ogni cosa, ha la sua specificità, in cui la vita si manifesta in un certo modo, con forme differenti e con aggregazioni funzionali. Un'eventuale pan-ingegneria sarebbe disastrosa.

#### Siamo espressioni di un grande corpo dunque?

Questo grande corpo non è soltanto la terra. Di solito nell'ecologia profonda ci occupiamo del pianeta Terra, Gaia, come una forma vivente in se stessa no? Allo stesso tempo l'ecologia profonda compie un passo verso quello che potremmo definire anche panteismo, secondo la visione di Giordano Bruno, dove tutto quanto ciò che è Uno si manifesta in ciò che è in tutte le forme.

Rispetto a questi tre temi Spiritualità Laica, Ecologia Profonda e Bioregionalismo, e coniugando la tua ricerca e contemporaneamente la conduzione di un blog e di diversi siti dedicati a questi argomenti, pensi di avere il polso della diffusione di questi concetti e della cultura che implicano?

Oppure, qual è la maggiore difficoltà o il più frequente equivoco in cui le persone rischiano di incappare nei confronti di questi temi che interessano lo Spirito e il Tutto?

#### Il Tutto in che cosa viene colto, in che cosa viene equivocato?

L'equivoco si manifesta a tutti i livelli, ad esempio nell'ambito bioregionale, ricordo che tanti anni fa partimmo con La rete bioregionale e con l'idea di diffondere il bioregionalismo. Se ne appropriò la Lega Nord per definire le bioregioni come ambiti etnici, dove la vita delle persone era praticamente condizionata dalla cultura locale e quindi dall'etnia che viveva in quel luogo. Questo è stato un fraintendimento, perché tutti noi bioregionalisti ci riconosciamo nel luogo in cui siamo nati o viviamo.

Quindi bioregionalista può essere anche una persona che non è nata nel luogo, ma che vivendolo lo riconosce come un'espressione di sé. A quel punto si integra completamente nel luogo. Ma non solo nel luogo, anche nella comunità con cui vive. E non solo quella umana, ma di tutti gli esseri viventi che vi partecipano.







Per questo chiunque può essere bioregionalista in qualsiasi luogo, perché è soltanto un'apertura verso la presenza nel luogo. Questo è stato il primo fraintendimento.

Il secondo fraintendimento riguarda l'ecologia profonda. Come dicevi prima si fa quasi menzione a una sorta di New-age, dove tutto quanto è legato alla natura e i riti Wicca e questo e quell'altro.

Anche noi organizziamo le celebrazioni dei vari equinozi e solstizi... ci sono determinati momenti dell'anno che vanno riconosciuti come importanti. Però non gli diamo un'importanza assoluta in quanto riconoscimento di una qualche divinità naturalistica. È soltanto un percorso da celebrare per essere felici di poter vivere nel momento in cui siamo. Un modo per riconoscere che altri, più belli o più brutti, hanno un loro significato e valore.

La maggior parte della gente, soprattutto quelli che fanno riti un po', diciamo così, pagani, magari preferisce festeggiare il solstizio d'estate, ricordare i Celti, Stone Ange e tutte le cose di quel genere, per contemplare la bellezza del sole nella sua pienezza.

Ma altrettanto importante, chiaramente, è il solstizio invernale perché dopo la vita che si è richiusa ad approfondire le radici, risorge e pian piano ritorna ad esprimersi.

Oppure l'equinozio di primavera, dove la vita ci riporta ad una bellezza.

O quello d'autunno, come in questa occasione, dove condividiamo la consapevolezza che questa bellezza ha un grande valore.

Se in primavera di questo valore non ce ne rendiamo conto perché tutto quanto fiorisce, in autunno le cose che cominciano pian piano a scemare, hanno un significato più forte. Non a caso si dice che proprio l'autunno è il momento per la raccolta dei frutti migliori dell'uomo, per l'uomo. Come ad esempio la vite e l'ulivo. L'ulivo è simbolo di vita in assoluto, non soltanto in termini cristiani. La vite perché è quello spirito, il senso dello spirito e non a caso anche nella religione cristiana viene utilizzato il vino per la comunione.

Il vero messaggio cristico più che cristiano, nella vulgata è andato perduto e sono rimasti quelli i dogmi, gli schemi, le gerarchie. Sei d'accordo con questa lettura? Sei d'accordo con il fatto che il cristianesimo abbia un grande annuncio da fare e l'ha fatto a suo tempo, del tutto frainteso, del tutto dimenticato?

Certamente sono d'accordo per quanto riguarda l'insegnamento del Cristo di cui noi abbiamo ricevuto soltanto briciole e anche travisate e manipolate. Sarebbe bella una ricerca, soprattutto per quanto riguarda dei messaggi più genuini di quelli che sono chiamati i Vangeli Apocrifi e anche dei famosi Rotoli di Qumran, dove c'è l'insegnamento esseno che corrisponde a quello cristico ma a lui antecedente.

Comunque possiamo riscontrare che questa filosofia, continuiamo a chiamarla cristica, è sicuramente un messaggio innovativo all'interno di tutta una serie di impostazioni religiose che in quel periodo erano dominanti nel Medio Oriente mediterraneo.

Il senso del perdono che non è come viene inteso, un calcolo per sottrarci alle nostre responsabilità, come molti fanno nei confronti della confessione. Come stavo leggendo in un testo scritto da Franco Berrino, Daniel Lumera, David Mariani – *Ventuno giorni per rinascere* – Mondadori, dove il perdono è un reggente della guarigione se autentico amore.







Poi c'è il perdono razionale che calcola, che si considera valido per cancellare dalla nostra mente la tendenza alla recriminazione.

E poi c'è quello emozionale, che è invece rivolto ad un perdono verso se stessi e quindi alla cancellazione anche del senso dell'offesa, perché si rivede nella trasposizione della posizione come: "è successo" e basta. E quindi non c'è neanche più bisogno del perdono.

### Il perdono perciò corrisponde o è sovrapponibile a quello che la tradizione orientale ci tramanda come accettazione?

Io direi che è molto simile al concetto della compassione buddista. In quel caso la compassione equivale al perdono.

## Quindi il perdono, la compassione, hanno un valore terapeutico nei confronti dell'individuo che riesce ad arrivare a quel livello per non ritenersi più offeso nell'orgoglio?

Certo non solo quello, ma è anche la porta di ingresso per poter accedere all'autoconoscenza.

Perché poi essendo in grado di poterci identificare nell'altro attraverso il perdono, automaticamente siamo anche più propensi ad accettare noi stessi per quel che siamo e quindi siamo in grado di poterci vedere sempre più in profondità, fino a superare quel velo dell'illusione che ci fa identificare con un nome e una forma.

#### Quel vedersi sempre più in profondità è ulteriormente terapeutico.

Beh a quel punto direi che la terapia scompare. Fino ad un certo punto ci può essere, fino alla psicologia transpersonale noi possiamo intuire che c'è un percorso attraverso l'approfondimento, ma poi c'è una fase successiva che non può essere più razionalmente analizzata e quindi non ci può essere più neanche una terapia.

Se vogliamo intraprendere un percorso in cui piano piano ci liberiamo della zavorra e dalle sovrastrutture è comunque corretto interpretarlo come perdono-terapia. Le vie spirituali, se sono sincere ed oneste tutto sommato danno questo indirizzo.

Nel Taoismo, c'è l'abbandono. Pian piano impariamo a rilasciare ciò che ci aveva fatto assumere una posizione, che ci faceva considerare particolarmente benedetti, fino al punto di pensare di essere in grado di poter decidere, per la natura, per la vita, per gli altri esseri senzienti. Quindi fino a farci credere nel nostro egoismo.

[Paolo d'Arpini diffonde quotidianamente da anni <u>Il Giornaletto di Saul</u> e tiene aggiornati diversi siti: <u>Riciclaggio della Memoria; Circolo Vegetariano Calcata; Paolo d'Arpini; Altra Calcata - Altro Mondo; Bioregionalismo Treia</u>]



